N

HAL

open science

A la pointe acérée

Francoise Lartillot

» To cite this version:

Francoise Lartillot. A la pointe acérée. Die Niemandsrose, Paul Celan. - Lectures et interprétations,
X1, pp.115-126, 2003, Paul Celan DIE NIEMANDSROSE Lectures et Interprétations. hal-03411646

HAL Id: hal-03411646
https://hal.univ-lorraine.fr /hal-03411646v1

Submitted on 25 Jan 2022

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépot et a la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche francais ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.


https://hal.univ-lorraine.fr/hal-03411646v1
https://hal.archives-ouvertes.fr

A LA POINTE ACEREE!

Or, évoquer, en poésie, veut dire signifier, ou plus exactement réaliser.
(Peter Szondi: Sur Paul Celan. Lecture de Strette. Essai sur la poésie de Celan)?

Qu'évoque le poéme A LA POINTE ACEREE? Que signifie-t-il? Que réalise-t-il?

Il se détache du recueil Die Niemandsrose en ceci qu'il porte, avec quelques
autres poemes, un titre en langue étrangere, en I'occurrence un fragment de
citation, emprunté a Baudelaire®. L'on aborde donc le poéme depuis cet espace
tronqué de la citation interrompue, extérieure a la langue allemande.
Simultanément, le poéme est en quelque sorte au centre du recueil, reliant la
seconde section a la troisieme, et il occupe une position cruciale dans I'ceuvre
puisqu'il effectue un travail de relecture de motifs presents de longue date chez
Celan et repris également dans les recueils ultérieurs.

Excentré par la langue et central par sa position architectonique, le poeme
expose l'alliance de la poésie et de la poétique de Celan, leur relation paradoxale
se jouant sur une ligne de rupture, tracée de cette pointe acéree, et que nous allons
lire suivant quatre registres: temporalité, mise en abyme de l'acte poétique, image
de la langue, relation a la tradition littéraire.

1.

Le temps infini et le temps historique sont deux podles entre lesquels le texte se
tisse sans que la voix qui parle s'exprime depuis un point de vue temporel stable.
La voix qui parle n'est d'ailleurs pas définie par une personne grammaticale
unique.

Le temps infini est d'abord celui que Baudelaire avait placé en regard de sa
propre écriture dans "Le Confiteor de l'artiste” auquel est empruntée la tournure
"il n'est pas de pointe plus acérée que celle de l'infini". Dans les brouillons du
Meéridien, Celan affirme:

Dans I'étirement du temps, nous ressentons cet infini élancement, nous ressentons
cette "pointe acérée de [linfini" de Baudelaire si souvent évoquee par
Hofmannsthal. Pour conjurer le monde, on convoque cet antique réve: celui
d'échapper en méme temps au monde.*

Les expressions employées par Celan de "Verendlichung" ou d" Infinitivische"

ont une résonance critique. Conformément a cela, la notion d'infini est élidée dans
le titre, la confrontation a l'infini se construit ici d'emblée a partir d'une absence,

115



dont on pourrait affirmer en anticipant sur ce qui suit qu'elle figure l'autre pole,
I'nistorique silence.

Dans chacune des parties du poéme, la voix qui parle arpente cet espace
improbable de l'infini auquel s'affrontait volontiers le poéte dans la tradition
littéraire et qui se fond désormais a l'absence, il arpente cet espace d'une
perspective toujours renouvelée.

La premiere strophe, centrée sur un silence de I'écrit ("Ungeschriebenes” vers
3 au centre de la strophe), est précédée d'une perception temporelle, figurée par la
disposition des minerais "Es liegen die Erze blol3, die Kristalle,/ die Drusen™,
formule que I'on peut lire comme un présent historique et gnomigque en méme
temps: figurant soit un état nouvellement advenu, soit un état durable recelant une
verite sentencieuse. Ce silence introduit a un balancement entre une
transformation passee et achevee (“zu/ Sprache verhdartet” (vers 4)) et une
transformation en cours ("legt/ einen Himmel frei* (vers 5)).

La seconde partie du texte, mise entre parenthéses (vers 6 a 13), combine deux
scenes autour d'un axe silencieux entre le vers 8 et le vers 9. En fait, on serait tenté
de lire cette deuxieme partie du poeme comme formant une strophe unique de
neuf vers. Le vers 4 serait alors la ligne en blanc, I'axe du silence comme une
forme d'éternité autour de laquelle tournent ceux qui s'agglutinent a présent en un
"nous™ (*'so/ liegen auch wir" (vers 7-8)), présent résultant d'une action passee
("Nach oben verworfen, zutage,/ Uberquer,”) et ce qui "alors", "a I'époque”
("einst") avait résulté d'une action assassine (“"Tur du davor einst, Tafel/ mit dem
getoteten/ Kreidestern drauf:/" vers 9-11) et dont la voix qui parle se demande ce
qu'il adviendra "a présent” ("ihn/ hat nun ein —lesendes?- Aug."(vers 12-13))

Le troisieme temps du poéme (vers 14-24) est également tourné vers une
absence marquée par les deux tirets qui succedent a la préposition "nach": (*nach-
-/ wonach?") (derniers vers de la troisieme strophe): I'absence est a la fois référee
au passe, elle succede a quelgue chose d'innommable et suscite le questionnement,
elle est référée en méme temps a I'état présent de la langue, a son incapacité a dire
apres cela.

Les différentes strates du temps entrent dans un mouvement de superposition
et d'interpénétration. L'absence infinie est encadrée par un mouvement prospectif,
tentative d'avancer "Wege dorthin" (vers 14), de s'engager sur une voie incertaine,
néanmoins constructive, parce que s'intéressant a ce qui, résultant d'une action
passée (“"Radspur” (vers 16)), s'exprime au moment présent ("blubbernd” (vers
16)). La faine ("die Buchecker" (vers 20)) est également le lieu du texte ou se
rejoignent différentes strates temporelles, celle du passé marqué par le participe
"Auf-/gelesene” (vers 17,18), du présent marque par le gérondif "klaffende"” (vers
19), de I'avenir représenté par le fruit en lui-méme, décrit en outre par le terme qui
signifie I'ouverture ("Offen"), laquelle est pourtant plus gu'incertaine: en effet, la
strophe débouche sur une question qui semble insoluble.

Le dernier mouvement du texte (vers 25 a 32) engage une forme de révolution
dans la relation a l'infini. L'infini de lI'absence se mue en une formule qui ne

116



I'annule pas mais la représente différemment a chaque fois. L'infini est ce que
nomme la négation de "Unwiederholbar” (vers 26): quelque chose n'a pas acces a
la répétition, en est définitivement exclus: par quoi I'on peut entendre le fait
historique ou le fait poétique ou la tentative de conjuguer les deux. Cependant,
I'infini s'érode du fait des chemins qui y conduisent sans cesser d'émettre leur
gargouillis (vers 29). L'infini recule devant l'arrivée de ce qui est devenu coeur.
(vers 30 a 32)

Le lyrique, l'infini comme ce qui réclame d'étre atteint et ne le peut en méme
temps, et I'historique, recouvert par l'infini silence, se sont rencontrés et inversés
dans une parole inscrite dans le temps présent mais issue du passé:
"Herzgewordenes" (vers 31).

Le poeme réalise de la sorte le mouvement temporel décrit par le Méridien d'un
"Schon-nicht-mehr* a un "Immer-noch™ jusqu'a sortir de ce balancement, le temps
de la réalisation poétique®, en d'autres termes, également empruntés a Celan, il
donne corps a un "désir s'élancant contre le "temps historique"®.

Cette réalisation n'est cependant possible que parce qu'elle prend appui sur ce
que j'ai appelé plus haut I'infini silence, synonyme de I'historigque, et qui recele en
fait, de maniére cryptée, une date. Affirmant cela, je circonscris des limites a
I'interprétation de la relation au temps. Je sors de I'indétermination d'une lecture
derridéenne pour approcher de la lecture faite par Axel Gellhaus de cette méme
question’.

Pour Jacques Derrida, la roue de [I'histoire est ce que Celan évoque
indirectement en parlant de la "trace laissée par la roue” (“Radspur™ (vers 16))
tout en montrant simultanément les limites de la métaphore de la roue de I'histoire.
En effet, c'est une roue qui, pour Derrida, ne peut pas laisser de trace. La
métaphore de la roue de I'histoire est ainsi menée a I'absurde par Celan. Elle ne
peut laisser une trace dans le langage écrit, une date qu'elle y imprimerait de
maniére sismographique pour traduire un événement singulier et le répéter ainsi.
L'écrit n'est crédible que parce gu'il témoigne a chaque fois de maniere différente
de I'impossibilité d'une telle répétition de ce qui est singulier et le donne a méditer.
Derrida s'arc-boute ainsi contre la trace celanienne qu'il a commencé par élargir a
celle de la roue de I'Histoire pour l'interdire ensuite d'expression.

Celan ne part pas d'une telle idée, il reconduit bien au contraire la généralité de
la métaphore a une date cryptee. Certes, on ne peut assigner de maniére univoque
un référent historique unique a une expression poétique, mais pour autant on ne
peut nier I'existence de ce réferent. Ainsi en est-il deja dans Le Méridien ou Celan
déclare que tout poéme transporte, inscrit en lui, son 20 janvier8. L'on sait que
Celan dénomme par la le croisement de deux données historiques,
complémentaires si I'on veut, mais aussi contradictoires et destructrices I'une que
l'autre: la déclaration officielle du choix de la solution finale, exprimant une
négativité historique et politique des plus radicales et la sortie du monde logique
opérée par le poete, en I'occurrence Lenz, qui, pris par la tourmente psychigue,

117



renoue en méme temps avec ce qui fait de lui une “créature”. De telles dates,
moments paradoxaux neanmoins nettement circonscrits, constellent le poeme.

Les dates de notre poeme sont énoncées par plusieurs signifiants disant
obliquement I'histoire: "Kristalle", "Buchecker", "Offen".

"Kristalle" renvoie a deux univers: celui de la transformation poétique qu'il
figure traditionnellement mais aussi celui de la nuit de cristal, "Kristallnacht",
certes non nommeée mais dont la strophe 3 convoque la représentation a partir de
fragments empruntés a la tradition juive mais faisant I'objet d'exactions (étoile de
craie assassinée) qui rappelle les crimes nazis de cette nuit sanglante.

La méme ambivalence est marquée par le mot "Buchecker" (faine, fruit de
I'nétre). Le poeme incite a en faire une lecture rigoureuse dans toutes ses
composantes en pratiquant lui-méme cette décomposition "Auf-/gelesene// kleine,
klaffende/ Buchecker : schwérzliches".

Le terme "Buchecker"” reprend pour l'une de ses parties au moins le seme de la
lecture, puisqu'il contient le lexeme "Buch™. Cependant, la proximité du mot forét
dans le composé "Waldstunde"”, l'incitation a la pratique de la décomposition puis
recomposition des mots au voisinage de "Waldstunde" ou "Fingergedanken”,
conduit le lecteur a se souvenir d'autres composés, et a situer "Buchecker™ a mi-
chemin entre l'indicible "Buchenwald" et le pays d'origine de Celan, la Bucovine,
qui se dit en traduction allemande "Buchenland", et qui est devenu aussi le lieu
d'un enfermement concentrationnaire en une partie du territoire dont le nom
pourrait étre la racine étymologique de la Bucovine (mais ne I'est pas) "le Bug (ou
Boug) méridional", et ot sont morts les parents de Celan, assassinés par les nazis®.

Le méme cheminement pourra étre opéré a partir de "Offen™. La présence
agrammaticale du mot attire I'attention sur son ambivalence, le terme est un mi-
chemin entre der Ofen (le four et dans la formation Verbrennungsofen, le four
créematoire) et das Offene (I'ouvert).

Mais le titre lui-méme ne recéle-t-il pas pareille indication? La pointe est certes
dans le texte de Baudelaire celle de I'Infini, mais puisque la phrase est tronquée,
n'est-on pas autorisé a se figurer d'autres objets acérés tels une lance, anagramme
du nom de Celan qui s'est départi de son identité premiére pour entrer en poésie
mais qui, depuis cette position, tourne ses fleches contre ses ennemis historiques?

Le poeme prend en fait son départ de la pureté supposée premiére du cristal
poétique qu'il faut mettre sur la téte ("nach oben, verworfen, zutage, / Gberquer,
s0") (a la maniére dont Lenz s'est "mis sur la téte" pour considérer le monde "a
I'envers" et voir I'abime du ciel)!® pour faire apparaitre la folie meurtriére et
redonner a la parole poétique un socle de vérité d'ou pourra se former un autre
cristal, gagné a partir de la négativité historique et contre elle.

L'éternité poétique est ainsi contrecarrée par l'autre vérité de la perception
historique articulée autour de la finitude de la date célanienne. Certes la date
celanienne est ambivalente, certes elle est sans cesse a reconquérir, cependant,
elle l'est dans une précision clairement offensive. Ou pour le dire encore
autrement dans les termes d'Axel Gellhaus:

118



La date du poéme chez Celan recoit sa détermination de son inscription dans le
présent entre un avant-date et une visée — elle n'est cependant pas un point sur
I'échelle d'une régle historique, mais une condensation de rapports temporels dont
le centre s'avere étre un moi qui s'adonne a ce qui apparait- s'avere étre la vigilance
de ce moi.t!

2.

C'est parce que le poeme célanien emprunte la voie de la date inscrite de
maniere cryptée dans le texte, date au double visage, qu'il peut dans sa structure
"interne” suivre une forme de fleurissement. Ce fleurissement est celui du
langage, figuré d'abord par la pierre, dans sa matérialité historique, d'ou renaitra
le cceur. Le poéme déploie en effet une dynamique qui relie les deux poles de
I'inorganique et de lI'organique et montre ainsi de quelle nature est la composition
célanienne.

Dans le discours de Bréme, Celan parle d'un langage enrichi par tout ce qu'il a
traverse:

Elle la langue, demeura non perdue, oui, malgré tout. Mais elle devait a présent
traverser ses propres absences de réponse, traverser un terrible mutisme, traverser
les mille ténebres de paroles porteuses de mort. Elle les traversa et ne céda aucun
mot a ce qui arriva; mais cela méme qui arrivait, elle le traversa. Le traversa et put
revenir au jour, "enrichie" de tout cela.'?

Pour parler d'enrichissement, Celan ne dit pas "bereichert" mais bien
"angereichert". Enrichie, la langue l'est, comme l'est aussi le minerai, une
remarque cynique, décapante, puisque l'enrichissement est celui qui a résulté du
crime contre I'hnumanité, une remarque qui prend position quant a la qualité
minérale de la langue, puisqu'il ne s'agit pas ici d'un symbole: la langue est de
pierre pour Celan.

Notre texte s'ouvre justement sur un paysage mineral, comportant trois termes,
cependant non équivalents et ne marquant pas une gradation du précieux au
négatif'®: "Erze", "Kristalle", "Drusen”. Erze, traduit par "minerais", désigne plus
précisément un minéral contenant du minerai. On parle de "gediegene Erze" pour
désigner les minerais constitués de métal pur. Kristalle désigne une formation
minérale dont I'incrustation naturelle dans un minéral se structure d'une maniére
qui peut rappeler le monde organique. Cependant, il existe aussi des cristaux
entierement artificiels. Drusen désigne les cavités minérales dans lesquelles se
développe le cristal, sur un mode comparable a un fleurissement.

Si I'on prend ces termes non seulement comme des termes descriptifs d'un
paysage, mais si I'on creuse pour extraire leur sens et que I'on utilise ainsi le
conseil donné implicitement par le titre de mettre a vif les mots d'une pointe
acerée, I'on constatera que le texte introduit I'idée d'une historicité souterraine de
la langue réveélée par certaines de ses concrétions.

119



Le poéte doit ceuvrer pour la vérité en soumettant cette langue a la tension
double de la révélation de son état de pétrification historique et néanmoins, partant
de 13, produire un fleurissement qui ne sera plus le fleurissement idéaliste de la
langue pour Herder ou Holderlin mais permettra, I'espace du poéme, de sortir de
la pétrification mortifére.

Cette sortie s'opere par paliers progressifs ou I'opposition de I'organique et de
I'inorganique est reprise et variée, comme traduite par une représentation
ultérieure qui s'y superpose et déplace en méme temps le questionnement.

La premiere strophe retraduit I'image premiere en ce que le minéral est situé du
coté de ce que la langue durcie tait, tandis que I'organique, si I'on veut qualifier
ici le mouvement vital, émane précisément de ce qui dans cette langue durcie est
tu et pourtant agit.

Dans le deuxiéme mouvement du texte, celui qui est entre parentheéses, ce qui
s'oppose ce sont des corps gisants, d'ou s'éleve une voix, et des objets ("Tur",
"Tafel", "Kreidestern™) véhiculant le souvenir d'une vie qui s'est arrétée
("getotet"). Le mouvement structurant est cré€ par 1'ceil, privée de son e muet,
lequel lit (ou lie en les rassemblant, autre sens du verbe "lesen") organiquement
les eléments qui s'affrontent: il comprend peut-étre que ceux qui gisent ainsi, des
corps dont la vie organique est arrétée, sont semblables a la pierre et semblables
aux mots de la langue. Ils portent les traces de I'histoire qui les a cyniquement
"enrichis", leurs mots qui ne devraient pas étre (si lI'on admet méme qu'ils sont
morts) disent ce que la langue allemande tait. L'ceil, reliant les choses et les traces
entre elles, témoigne.

Dans le troisieme mouvement du texte, l'organique et l'inorganique
s'interpénetrent. Le chemin qui conduit vers un but visé combine ces éléments,
I'neure de la forét de méme, la trace qui émet des borborygmes aussi, la petite
faine béant également. Les objets n'en sont plus vraiment et les organes non plus,
les doigts sont doués de pensée. Il s'agit de lire I'histoire, d'en recueillir les traces
sensibles, les borborygmes, la noirceur, les fours crématoires et non pas
alchimistes, et, se remémorant cela, d'effectuer un passage marqué par le "nach -
- ". Le passage conduit au fleurissement organique de I'numain marqué par le
terme "Herzgewordenes™, forgé par Celan.

Le mouvement opéré par le texte est en fait celui que Celan décrit dans le
Meéridien dans les termes de la transformation de I'art en composition (Kunst und
Dichtung)!*. Dans le paysage minéral du poeme croissent les cristaux de la
conscience poétique qui font paraitre progressivement ce qui est historique sous
son véritable visage, un visage ou I'on a confondu organique et inorganique, ou
I'on a traité les organismes humains comme des choses sans vie ce qui n'est pas
sans parenté avec certaines pratiques pétrifiantes de I'art. La noirceur de I'histoire
apparait, la complicité de I'art aussi. Mais grace au travail paradoxal du poéte, qui
donne vie a la lettre morte, en se placant du cété des morts, le vivant peut retrouver
visage humain, le temps du poéme et le poéme lui-méme peut accéder au statut
de composition poétique (Dichtung).

120



3.

Par ce mouvement, la langue dans son état historique a été explorée et refaite.
Elle I'a été depuis le point de vue de la langue étrangere (la langue francaise) et
au moyen d'une technique d'écriture qui veut que la langue opére ce qu'elle dit. Si
le titre énonce une cassure, la langue opére cet acte méme, mettant a nu ses
différentes strates.

La langue procede sur le mode horizontal, elle étale les strates sémantiques du
langage et notamment du langage poétique: les univers sémantiques concernés
sont ceux des objets, de la nature, de 'humain, de 1'iddée, du cceur.

Elle procede sur le mode vertical, la langue explore ses propres particules, les
desagrege pour faire surgir la vérité qu'elles recouvrent. (Ainsi du mot
"Buchecker" (cf. supra))

La langue du poeme crée par ce mouvement une grille de langage, ou se
cristallise la formation poétique. Celle-ci n'est pas libre de tout référent, les gisants
forment eux aussi, de la méme maniére, une grille ("so liegen auch wir"). Mais
cette identité des corps gisant et de la structure de la langue garantit I'équité de la
parole poétique. Partant de cette grille, la langue se recompose et donne naissance
a un contre-mot®®: elle peut ainsi transmuter le minerai, d'ou est parti le poeme,
(das "Erz"), en un "devenu-cceur" ("Herzgewordenes").

Cette transmutation était deja présente en filigrane dans le titre, sous forme de
tension dialogique, reliant implicitement deux entreprises. Le titre connote en
effet tant le travail du graveur qui effracte la surface de la pierre armé du stylet
que celui du poete, décochant les fleches de son idiome, qui lui permet de
denoncer en I'exposant la noirceur historique.

Cette entreprise double prend différents visages au fil du texte.

Dans le second mouvement du texte, un dialogue s'instaure. Un "nous"
s'exprime d'abord a la ronde, puis un "tu™" qui a vécu cela est apostrophé (par le
"nous”, par un "moi lyrique"? celui qui apostrophe reste dans lI'ombre). Le
dialogue complice et offensif entre graveur et poéte, impliqué par le titre, est
transpose en un dialogue intérieur a la conscience poétique.

Ce dialogue intérieur se poursuit dans la strophe suivante ou la voix qui parle
s'interrompt au moment ou elle pensait désigner son but et s'interroge "nach--/
wonach?".

Seul le dernier mouvement semble parvenir a une forme d'unisson, les
enjambements demeurent, le rythme syncopé, heurté ne s'efface pas entierement,
toutefois, la communauté de ceux, qui n‘ont plus de parole, s'exprime et la voix
qui parle trouve le moyen d'advenir a elle-méme.

La langue du poéme est donc lieu de décomposition atomique, de structuration
suivant le principe cristallin et de dialogue, permettant que se dise la souffrance
de I'nhnumaine créature.

4.

121



Cependant, qu'est-il advenu dans ce cadre de la voix de ceux qui s'introduisent
par intertextes dans le poéme? L'on pourrait distinguer au moins trois niveaux
intertextuels dans le poéme?®. Il faudrait nommer tout d'abord Hofmannsthal et
Baudelaire. En effet Bernhard Boschenstein a établi que la connaissance du mot
de Baudelaire a surtout été transmise a Celan par Hofmannsthal, I'un et l'autre,
deux représentants éminents de la modernité poétique. Il faudrait ensuite évoquer
le romantisme allemand convoqué dans le poeme notamment par I'entremise de
la thématique minérale. Il faudrait enfin citer la trajectoire célanienne a
proprement parler.

Hofmannsthal et Baudelaire sont présents conjointement a travers le titre.
Suivant Bernhard Bdschenstein, le mot est cité cing fois dans les travaux
préliminaires du Méridien, accompagné chaque fois du nom de Hofmannsthal,
mais deux fois seulement du nom de Baudelaire. Chez Hofmannsthal, la citation
est inséree dans le roman inachevé "Andreas™ de la maniere suivante:

Geheimnis um Maria : beim ersten Besuch [...] ahnt Andreas, da3 er diese Frau
nie kennen wird, und fuhlt, daf® ihn hier die Unendlichkeit mit einem scharferen
Pfeil getroffen als je ein bestimmter Schmerz ; er hat drei oder vier Erinnerungen,
die all diese pointe acerée [sic] de I’infini in sich tragen [...], - flhlt diesen
ungefihlten Schmerz, ohne zu wissen, daR er in diesem Augenblick liebt. 1/

Elle est également reprise dans son journal ou il fait allusion a Baudelaire et a
Claudel:

29.VI.17 - Claudel. [...] « O mon &me ! le poéme n’est point fait de ces lettres que
je plante comme des clous, mais du blanc qui reste sur le papier ». (Hier ist jene
Vorstellung des Leeren, die mich verfolgt). « Il est de certaines sensations
délicieuses dont le vague n’exclut pas I’intensité, et il n’est pas de pointe plus
acérée que I’Infini. » (Baudelaire)*8

L'un et l'autre passages font paraitre celui qui parle en quéte infinie de quelque
chose qui lui échappe: Andreas, affronté au mystére de I'amour, sent son
individualité se dissoudre. Hofmannsthal fait allusion par la voix de Claudel a la
vacuité des espaces qu'occupe le poéme et a une vague sensation d'absence; I'une
et l'autre sensations, du moi dislogué et de la vacuité poétique sont I'occasion
d'évoquer la séquence de Baudelaire, qui ressaisit et transforme en méme temps
cette souffrance en beauté poétique.

La modernité parait comme un point de depart, celui d'une rupture plurielle,
traumatique, trouvant cependant en elle-méme les ressources d'une catharsis que
Celan ne peut pas répéter. Il en investit les fractures, pour évoquer le crime contre
I'hnumanité. Ce faisant, il efface les guillemets pour, comme le dit Bernhard
Bdschenstein, placer sa parole dans cette "perspective mortelle™ et "sous le signe
de l'infini de la mort vers laquelle elle s'exile”, transformant "tout ce qui

122



constituait un emprunt a un autre texte en un nouveau texte poétique qui perd ses
guillemets"?®,

Le statut du "romantisme” allemand est différent. Le cristal et le minerai
rappellent aussi, comme I'évoque Otto Pdggeler, l'attrait qu'exercaient les
paysages miniers sur les romantiques et l'intérét que portaient ceux-ci a la
thématique de I'exploration souterraine. La mine est le lieu de I'exploration des
profondeurs, tandis que le cristal est celui des mille reflets de I'ame poétique. La
forét qui bruisse est un topos des contes prisés par les romantiques, topos repris
en partie d'ailleurs par Martin Heidegger dans son ouvrage fameux sur la poésie
intitulé Holzwege et traduit faute de mieux par Chemins qui ne ménent nulle part.

Celan n'entreprend pas de recréer l'illusion promise par un tel art, celle de la
poetisation de l'univers qui résulterait de I'exploration de ses strates inferieures et
secretes, celle de la redécouverte dans la forét qui bruisse de tout ce qui peut hanter
I'inconscient humain mais qui est plein de promesses ou de I'exploration des
sentiers inégaux et obturés des mots ou I'on retrouve pourtant des racines, racines
de mots, qui reconduisent a une origine, puis a une origine de l'origine, une sorte
de centre qui se dérobe en méme temps, mais qui fonde pourtant une maniére
d'identité que I'on n'ose dire "nationale”.

Celan ne reprend pas ces mythes a son compte. Le poéme s'écrit a partir d'eux,
mais aussi contre eux. Le mythe de Celan, si I'on veut nommer ainsi ce qui l'inscrit
dans une communauté, est le mythe juif pris au sens pneumatique (comme le dira
Celan lui-méme en 1969%°), celui de l'individu blessé, rejeté, solidaire des
réprouvés de la terre et qui entreprend donc de renverser le souffle. Ce
renversement ne cesse lui-méme de se chantourner, Celan forgeant incessamment
son idiome personnel?!. Cela sera montré dans ce qui suit a partir de la notion de
cristal.

La premiere occurrence la plus frappante de la notion de cristal intervient dans
I'un des premiers textes en prose de Celan intitulé 'Edgar Jené und der Traum vom
Traume' et datant de 1948. La Celan parle du "grand cristal du monde intérieur",
ou I'on sent a la fois sa fréquentation du surréalisme qui voulait développer un art
guidé par Il'inconscient et en méme temps son éloignement du fait que le cristal
est un prisme trop lumineux et précis pour s'allier réellement au flou surréaliste.

Dans Mohn und Gedé&chtnis dont les poemes datent pour une grande partie de
la méme période que le texte sur la peinture d'Edgar Jené, figure un poéme intitule
KRISTALL?:

Nicht an meinen Lippen suche deinen Mund,
nicht vorm Tor den Fremdling,
nicht im Aug die Trane.

Sieben Nachte hoher wandert Rot zu Rot,

sieben Herzen tiefer pocht die Hand ans Tor,
sieben Rosen spéater rauscht der Brunnen.

123



Ce poéme rédigé en 1949 a Paris rappelle certes I'aspect alogique des poemes
surréalistes, mais I'on peut y lire plus précisément I'effet incisif du cristal, qui
éloigne une certaine réalité idylliqgue au moyen de la négation, pour en présenter
une autre decalée, venue de plus loin, de plus profond, a sept roses de la, apreés
quoi refleurirait la parole poétique®.

Ce cristal continue précisément a "fleurir” dans Die Niemandsrose. En effet, le
vers tronqué "...rauscht der Brunnen" est le titre d'un poéme du deuxi¢me cycle
que conclut A LA POINTE ACEREE qui énonce plus directement la souffrance de
celui qui parle?. 1l fleurit par la négative puisque "Kristall" fait partie des poémes
incriminés dans I'affaire des plagiats. Celan lui-méme reprend le vers et le mutile,
I'affrontant au négatif de sa souffrance, il se le réapproprie?.

Le poéme A LA POINTE ACEREE conclut le second cycle et forme une transition
vers le troisieme cycle. L'aspect double du cristal, sa duplicité en quelque sorte,
cristal que se sont appropries les romantiques allemands puis les nazis, mais aussi
cristal que Celan choisit pour construire une représentation de la dynamique de
son propre langage est alors affirmé par le poéme A LA POINTE ACEREE qui reprend
ainsi le mouvement "poétologique” du recueil et introduit le cycle 111, ou la pierre
peut devenir le lieu d'une affirmation plus positive®.

Ainsi dans la structure poétique de ce poeme, toute de langage, semblable a la
grille du cristal, se dépose la substance poétique. Structure et substance se nichent
dans les druses de la tradition littéraire, pour développer leurs concretions, et
former un mot d'opposition, un contre-mot?’, celui du "devenu cceur” qui ne salue
aucun drapeau, et résiste a la barbarie au nom de I'hnumaine créature.

Par la, ce poéme réalise de maniere exemplaire le mouvement poétique que
Celan, dans une note du Méridien, circonscrit en ces termes: "De la mort tirant sa
determination: I'hivernal, familier du cristal, inorganique est une sphere sur
laguelle se reporte toute I'affection et I'attention la mieux appropriée de ce qui,
dans le poéme, parle: terre des hommes — terre des morts."?8

Francoise LARTILLOT
Université de Nancy 2

! Paul Celan: Gesammelte Werke. Band 1. Gedichte I, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986,
p.251. (Edition désormais abrégée GW, suivi du numéro du volume en chiffre romain)
Egalement dans: Paul Celan: Die Niemandsrose, Sprachgitter. Gedichte, Fischer, Frankfurt
am Main, 1980, p.46 (Edition désormais abrégée N, suivi du numéro de la page). Autres
éditions citées: Paul Celan: Der Meridian. Endfassung - Entwiurfe — Materialien.
Herausgegeben von Bernhard Bdschenstein und Heino Schmull, unter Mitarbeit von
Michael Schwarzkopf und Christiane Wittkop. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1999
(abrégé M"); Paul Celan: Le Méridien & Autres Proses. Edition bilingue. Traduit de
I'allemand et annoté par Jean Launay, Paris, Seuil, 2002. (abrége: M&AP).

2 Peter Szondi: Poésies et poétiques de la modernité. Edité par Mayotte Bollack. Lille, Presses
Universitaires de Lille 1981, p. 191.

124



3 Un autre exemple possible serait le poéme "Eine Gauner- und Ganovenweise gesungen zu
Paris empres Pontoise von Paul Celan aus Czernowitz bei Sadagora" qui fait référence a
Francois Villon et est également suivi d'un exergue emprunteé a Heinrich Heine. (GW, 229)

% (Notre traduction) "In der Verendlichung spiiren wir das Infinitivische, spiiren wir jene — von
Hofmannsthal oft beschworene — "scharfe Spitze des Unendlichen™ Baudelaires. Es ist, wo
Welt gebannt werden will, der uralte Traum: gleichzeitig weltfrei zu werden —". ( M', Nr
389, p. 126; cf. a ce propos B. Bdschenstein: Quelques observations sur les choix et les
utilisations des citations dans les matériaux du Méridien, in: Etudes Germaniques, 55(2000)
n°3, p. 634 également in: Rémy Colombat, Jean-Pierre Lefebvre et Jean-Marie Valentin:
Paul Celan — poésie et poétique. Paris, Klincksieck, 2002, p.282)

5 La phrase fameuse du Méridien est la suivante: "Das Gedicht behauptet sich am Rande seiner
selbst; es ruft und holt sich, um bestehen zu kdnnen, unausgesetzt aus seinem Schon-nicht-
mehr in sein Immer-noch zurick.” (GW 111, 196)

® Draprés cette citation d'une conversation de Dietlind Meinecke avec Paul Celan: "Das
Ursprungsmoment des Dichterischen bezeichnet Celan als ein sich querstellendes
Aufbegehren gegen die historische Zeit." (nach einem Gespréach von Juli 65 und September
66), in: D.M.: Wort und Name bei Paul Celan. Zur Widerruflichkeit des Gedichts. Bad
Homburg v.d.H., Berlin, Zirich, Verlag Gehlen, 1970, p.50

7 Jacques Derrida: Schibboleth pour Paul Celan. Paris, Galilée, 1986 (texte d'une conférence
d'abord prononceée a Seattle en octobre 1984) et Axel Gellhaus: Das Datum des Gedichts.
Textgeschichte und Geschichtlichkeit des Textes bei Celan. in: A.G., Andreas Lohr (Hrsg.):
Lesarten. Beitrage zum Werk Paul Celans, KéIn, Weimar, Wien: Bohlau, 1996 .

8 Autre formule célébre du Méridien: "Vielleicht darf man sagen, daB jedem Gedicht sein "20.
Janner" eingeschrieben bleibt?" (GWIII, 196)

° "Im Sommer 1942 werden die Eltern Paul Antschels in ein Arbeitslager am stidlichen Bug
deportiert. Es ist ein Steinbruch des Namens Steinbruch: Cariera de Piatra. Vom Bug her
bricht Bukowina ein zweites Mal auf. Am 18. August werden die Eltern in das Dorf
Michailowka verbracht. Edith Silbermann: "sie kamen am Bug um: der Vater erlag dem
Typhus, die Mutter wurde durch Genickschul3 ermordet” (cité d'aprés Schestag, Thomas:
buk, in: Lichtmann, Tamas (Hrsg.): Nicht (aus, in, Uber, von) Osterreich. Zur
oOsterreichischen Literatur, zu Celan, Bachmann, Bernhard und anderen. Beitrdge des
Debrecener Germanistischen Symposions zur Osterreichischen Literatur nach 1945 im
Oktober 1993. Unter Mitwirkung von Walter Fanta. Lang, FfM, Berlin, Bern, etc. 1995 (1),
1996 (2), pp.75-90, ici p.86)

10 Tout cela étant en outre consigné de maniére condensée dans le terme "verworfen" qui
prolonge le champ sémantique minéral de par son sens géologique ("déjeté™) mais prolonge
également la référence au divin puisqu'il signifie en contexte biblique "réprouvé".

1 *Das Datum des Gedichts bei Celan gewinnt seine Bestimmung aus seinem Gegenwartspunkt
zwischen einem Woher und einem Worauf-zu, es ist jedoch kein Punkt auf der Skala eines
historischen Lineals, sondern eine Verdichtung von Zeitbezugen, als deren Zentrum sich ein
dem Erscheinenden zugewandtes Ich erweist — dessen Aufmerksamkeit™ (A. Gellhaus: note
7, p.191)

12 (Paul Celan: Le Méridien & Autres Proses. Edition bilingue Traduit de I'allemand et annoté
par Jean Launay. Paris: Seuil, p.56 (désormais abrégé "Proses"). "Sie, die Sprache, blieb
unverloren, ja, trotz allem. Aber sie mufte nun hindurchgehen durch die tausend
Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und gab keine Worte her fiir das, was
geschah; aber sie ging durch dieses Geschehen. Ging hindurch und durfte wieder zutage
treten, "angereichert” von all dem." (GWIII, 185-186)

13 A I'encontre de ce qu'affirme Otto PGggeler, nous ne pensons pas que le terme "Erze" désigne
quelque chose de précieux: "Wenn Celan von Erzen, Kristallen und Drusen spricht, dann

125



darf man diese Reihung als eine Steigerung auffassen. Die Erze sind das Wertvolle im
Gestein; sie verweisen auf "Metallwuchs, Seelenwuchs, Nichtswuchs”, wie das Gedicht
Warum aus dem Ungeschdpften im Band Schneepart sagt: indem das Metall wéachst, mit
Hilfe des Steins der Weisen Gold entsteht, wéchst die Seele, wachst das mystische "Nichts"
" (Otto Poggeler: Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans. Freiburg/ Munchen: Alber, 1986,
p. 322).

14 | appariement des deux poles dépasse la simple opposition comme le prouve cette phrase du
Méridien: "Dann wadre die Kunst der von der Dichtung zurlickzulegende Weg — nicht
weniger, nicht mehr.” (GW |, 194). Cf. aussi l'analyse de A. Gellhaus dans A.G.:
Enthusiasmos und Kalkul. Reflexionen uber den Urpsurng der Dichtung. Munchen: Fink,
1995, p. 301-351.

15 "Das Gegenwort" est un autre theme développé par le Méridien. (GWIII, 189) et placé au
centre des réflexions de Ralf Zschachlitz: Vermittelte Unmittelbarkeit im Gegenwort. Paul
Celans kritische Poetik. Lang, Frankfurt am Main, Bern, New York, Paris, 1990.

16 |_a relation entre inorganique et organique dans ce poéme appellerait aussi une réflexion sur
le lien a l'aorgique holderlinien de la conception poétique célanienne, que nous ne pouvons
aborder dans ce cadre.

17 De Andreas oder die Vereinigten. Fragmente eines Romans. Indication empruntée a Bernhard
Bdschenstein (note 3)

18 De Hofmannsthal: Aufzeichnungen und Tagebiicher aus dem NachlaR. Nous empruntons ces
indications a Bernhard Bdschenstein (note 3)

19 Bernhard Boschenstein, note 3, p.285 (Klincksiek).

20 Suivant la relation de Wolfgang Emmerich: "Im Jahre 1969 hat Celan darauf hingewiesen,
dal? sein Judentum weniger thematisch als pneumatisch zu verstehen sei.” ce qu'Emmerich
affirme d'apres Lydia Koelle: Paul Celans pneumatisches Judentum. Gott-Rede und
menschliche Existenz nach der Schoah. Mainz, 1997, p.66 sq. (Wolfgang Emmerich: Paul
Celan, Reinbek bei Hamburg, Rororo, 1989, p.109)

21 Jean Bollack est le premier a avoir défendu cette idée d'un idiome personnel de Paul Celan,
dont il a formulé les conclusions de facon extensive dans les deux ouvrages parus
récemment: J.B.: Paul Celan. Wien: Zsolnay, 2000. et J.B.: Poésie contre poésie. Celan et
la littérature. Paris, PUF, 2001

22 GWI, Mohn und Gedéchtnis, 52.

23 Cette distance vis-a-vis du surréalisme est confirmée par I'étude de Jean-Marie Valentin: Une
rencontre oubliée: Paul Celan et le peintre Edgar Jené in: Rémy Colombat, Jean-Pierre
Lefebvre et Jean-Marie Valentin: Paul Celan. Poésie et poétique. Paris: Klincksieck, 2002,
pp.29-38.

24N, 36.

25 Cf. aussi le retour de ce motif a la fin de La Contrescarpe, p.74. ("Doch wieder,/da, wo du
hinmufr, der eine/ genaue Kristall.”). Axel Gellhaus a montré que le terme "Kristall" dans
le cycle "Atemkristall" de Atemwende, doit étre mis en relation avec le cyclon b, utilisé dans
les chambres a gaz, et lui-méme de structure cristalline. A. Gellhaus: Enthusiasmos und
Kalkiil : Reflexionen iber den Ursprung der Dichtung. Minchen: Fink, 1995, p.350, 351.

26Notamment, dans le premier poéme du cycle "Die hellen Steine", N, 49.

27 Un mot de Celan dont la portée est étudiée par Ralf Zschachlitz in R.Z.: Vermittelte
Unmittelbarkeit im Gegenwort. Paul Celans kritische Poetik. Frankfurt am Main, Bern, New
York, Paris : Peter Lang, 1990.

28 " (notre traduction) (M', p.99)"Vom Tode her bestimmt: das Winterliche, Kristallnahe,
Anorganische als Bereich der eigentlichsten Zuwendung des im Gedicht Sprechenden,
Menschenland — Totenland.”

126



