
HAL Id: hal-03411646
https://hal.univ-lorraine.fr/hal-03411646v1

Submitted on 25 Jan 2022

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

À la pointe acérée
Françoise Lartillot

To cite this version:
Françoise Lartillot. À la pointe acérée. Die Niemandsrose, Paul Celan. - Lectures et interprétations,
XI, pp.115-126, 2003, Paul Celan DIE NIEMANDSROSE Lectures et Interprétations. �hal-03411646�

https://hal.univ-lorraine.fr/hal-03411646v1
https://hal.archives-ouvertes.fr


 

115 

 

À LA POINTE ACÉRÉE1  

   

Or, évoquer, en poésie, veut dire signifier, ou plus exactement réaliser. 

(Peter Szondi: Sur Paul Celan. Lecture de Strette. Essai sur la poésie de Celan)2 
 

 

Qu'évoque le poème À LA POINTE ACÉRÉE? Que signifie-t-il? Que réalise-t-il?  

Il se détache du recueil Die Niemandsrose en ceci qu'il porte, avec quelques 

autres poèmes, un titre en langue étrangère, en l'occurrence un fragment de 

citation, emprunté à Baudelaire3. L'on aborde donc le poème depuis cet espace 

tronqué de la citation interrompue, extérieure à la langue allemande. 

Simultanément, le poème est en quelque sorte au centre du recueil, reliant la 

seconde section à la troisième, et il occupe une position cruciale dans l'œuvre 

puisqu'il effectue un travail de relecture de motifs présents de longue date chez 

Celan et repris également dans les recueils ultérieurs. 

Excentré par la langue et central par sa position architectonique, le poème 

expose l'alliance de la poésie et de la poétique de Celan, leur relation paradoxale 

se jouant sur une ligne de rupture, tracée de cette pointe acérée, et que nous allons 

lire suivant quatre registres: temporalité, mise en abyme de l'acte poétique, image 

de la langue, relation à la tradition littéraire. 

 

1.  

Le temps infini et le temps historique sont deux pôles entre lesquels le texte se 

tisse sans que la voix qui parle s'exprime depuis un point de vue temporel stable. 

La voix qui parle n'est d'ailleurs pas définie par une personne grammaticale 

unique.  

Le temps infini est d'abord celui que Baudelaire avait placé en regard de sa 

propre écriture dans "Le Confiteor de l'artiste" auquel est empruntée la tournure 

"il n'est pas de pointe plus acérée que celle de l'infini". Dans les brouillons du 

Méridien, Celan affirme:  

 
Dans l'étirement du temps, nous ressentons cet infini élancement, nous ressentons 

cette "pointe acérée de l'infini" de Baudelaire si souvent évoquée par 

Hofmannsthal. Pour conjurer le monde, on convoque cet antique rêve: celui 

d'échapper en même temps au monde.4 

 

Les expressions employées par Celan de "Verendlichung" ou d'"Infinitivische" 

ont une résonance critique. Conformément à cela, la notion d'infini est élidée dans 

le titre, la confrontation à l'infini se construit ici d'emblée à partir d'une absence, 



116 

dont on pourrait affirmer en anticipant sur ce qui suit qu'elle figure l'autre pôle, 

l'historique silence. 

Dans chacune des parties du poème, la voix qui parle arpente cet espace 

improbable de l'infini auquel s'affrontait volontiers le poète dans la tradition 

littéraire et qui se fond désormais à l'absence, il arpente cet espace d'une 

perspective toujours renouvelée.  

La première strophe, centrée sur un silence de l'écrit ("Ungeschriebenes" vers 

3 au centre de la strophe), est précédée d'une perception temporelle, figurée par la 

disposition des minerais "Es liegen die Erze bloß, die Kristalle,/ die Drusen", 

formule que l'on peut lire comme un présent historique et gnomique en même 

temps: figurant soit un état nouvellement advenu, soit un état durable recelant une 

vérité sentencieuse. Ce silence introduit à un balancement entre une 

transformation passée et achevée ("zu/ Sprache verhärtet" (vers 4)) et une 

transformation en cours ("legt/ einen Himmel frei" (vers 5)). 

La seconde partie du texte, mise entre parenthèses (vers 6 à 13), combine deux 

scènes autour d'un axe silencieux entre le vers 8 et le vers 9. En fait, on serait tenté 

de lire cette deuxième partie du poème comme formant une strophe unique de 

neuf vers. Le vers 4 serait alors la ligne en blanc, l'axe du silence comme une 

forme d'éternité autour de laquelle tournent ceux qui s'agglutinent à présent en un 

"nous" ("so/ liegen auch wir" (vers 7-8)), présent résultant d'une action passée 

("Nach oben verworfen, zutage,/ überquer,") et ce qui "alors", "à l'époque" 

("einst") avait résulté d'une action assassine ("Tür du davor einst, Tafel/ mit dem 

getöteten/ Kreidestern drauf:/" vers 9-11) et dont la voix qui parle se demande ce 

qu'il adviendra "à présent" ("ihn/ hat nun ein –lesendes?- Aug."(vers 12-13)) 

Le troisième temps du poème (vers 14-24) est également tourné vers une 

absence marquée par les deux tirets qui succèdent à la préposition "nach": ("nach-

-/ wonach?") (derniers vers de la troisième strophe): l'absence est à la fois référée 

au passé, elle succède à quelque chose d'innommable et suscite le questionnement, 

elle est référée en même temps à l'état présent de la langue, à son incapacité à dire 

après cela.  

Les différentes strates du temps entrent dans un mouvement de superposition 

et d'interpénétration. L'absence infinie est encadrée par un mouvement prospectif, 

tentative d'avancer "Wege dorthin" (vers 14), de s'engager sur une voie incertaine, 

néanmoins constructive, parce que s'intéressant à ce qui, résultant d'une action 

passée ("Radspur" (vers 16)), s'exprime au moment présent ("blubbernd" (vers 

16)). La faîne ("die Buchecker" (vers 20)) est également le lieu du texte où se 

rejoignent différentes strates temporelles, celle du passé marqué par le participe 

"Auf-/gelesene" (vers 17,18), du présent marqué par le gérondif "klaffende" (vers 

19), de l'avenir représenté par le fruit en lui-même, décrit en outre par le terme qui 

signifie l'ouverture ("Offen"), laquelle est pourtant plus qu'incertaine: en effet, la 

strophe débouche sur une question qui semble insoluble. 

Le dernier mouvement du texte (vers 25 à 32) engage une forme de révolution 

dans la relation à l'infini. L'infini de l'absence se mue en une formule qui ne 



 

117 

 

l'annule pas mais la représente différemment à chaque fois. L'infini est ce que 

nomme la négation de "Unwiederholbar" (vers 26): quelque chose n'a pas accès à 

la répétition, en est définitivement exclus: par quoi l'on peut entendre le fait 

historique ou le fait poétique ou la tentative de conjuguer les deux. Cependant, 

l'infini s'érode du fait des chemins qui y conduisent sans cesser d'émettre leur 

gargouillis (vers 29). L'infini recule devant l'arrivée de ce qui est devenu cœur. 

(vers 30 à 32) 

Le lyrique, l'infini comme ce qui réclame d'être atteint et ne le peut en même 

temps, et l'historique, recouvert par l'infini silence, se sont rencontrés et inversés 

dans une parole inscrite dans le temps présent mais issue du passé: 

"Herzgewordenes" (vers 31).  

Le poème réalise de la sorte le mouvement temporel décrit par le Méridien d'un 

"Schon-nicht-mehr" à un "Immer-noch" jusqu'à sortir de ce balancement, le temps 

de la réalisation poétique5, en d'autres termes, également empruntés à Celan, il 

donne corps à un "désir s'élançant contre le "temps historique"6.  

Cette réalisation n'est cependant possible que parce qu'elle prend appui sur ce 

que j'ai appelé plus haut l'infini silence, synonyme de l'historique, et qui recèle en 

fait, de manière cryptée, une date. Affirmant cela, je circonscris des limites à 

l'interprétation de la relation au temps. Je sors de l'indétermination d'une lecture 

derridéenne pour approcher de la lecture faite par Axel Gellhaus de cette même 

question7.  

Pour Jacques Derrida, la roue de l'histoire est ce que Celan évoque 

indirectement en parlant de la "trace laissée par la roue" ("Radspur" (vers 16)) 

tout en montrant simultanément les limites de la métaphore de la roue de l'histoire. 

En effet, c'est une roue qui, pour Derrida, ne peut pas laisser de trace. La 

métaphore de la roue de l'histoire est ainsi menée à l'absurde par Celan. Elle ne 

peut laisser une trace dans le langage écrit, une date qu'elle y imprimerait de 

manière sismographique pour traduire un événement singulier et le répéter ainsi. 

L'écrit n'est crédible que parce qu'il témoigne à chaque fois de manière différente 

de l'impossibilité d'une telle répétition de ce qui est singulier et le donne à méditer. 

Derrida s'arc-boute ainsi contre la trace celanienne qu'il a commencé par élargir à 

celle de la roue de l'Histoire pour l'interdire ensuite d'expression.  

Celan ne part pas d'une telle idée, il reconduit bien au contraire la généralité de 

la métaphore à une date cryptée. Certes, on ne peut assigner de manière univoque 

un référent historique unique à une expression poétique, mais pour autant on ne 

peut nier l'existence de ce référent. Ainsi en est-il déjà dans Le Méridien où Celan 

déclare que tout poème transporte, inscrit en lui, son 20 janvier8. L'on sait que 

Celan dénomme par là le croisement de deux données historiques, 

complémentaires si l'on veut, mais aussi contradictoires et destructrices l'une que 

l'autre: la déclaration officielle du choix de la solution finale, exprimant une 

négativité historique et politique des plus radicales  et la sortie du monde logique 

opérée par le poète, en l'occurrence Lenz, qui, pris par la tourmente psychique, 



118 

renoue en même temps avec ce qui fait de lui une "créature". De telles dates, 

moments paradoxaux néanmoins nettement circonscrits, constellent le poème. 

Les dates de notre poème sont énoncées par plusieurs signifiants disant 

obliquement l'histoire: "Kristalle", "Buchecker", "Offen".  

"Kristalle" renvoie à deux univers: celui de la transformation poétique qu'il 

figure traditionnellement mais aussi celui de la nuit de cristal, "Kristallnacht", 

certes non nommée mais dont la strophe 3 convoque la représentation à partir de 

fragments empruntés à la tradition juive mais faisant l'objet d'exactions (étoile de 

craie assassinée) qui rappelle les crimes nazis de cette nuit sanglante.  

La même ambivalence est marquée par le mot "Buchecker" (faine, fruit de 

l'hêtre). Le poème incite à en faire une lecture rigoureuse dans toutes ses 

composantes en pratiquant lui-même cette décomposition "Auf-/gelesene// kleine, 

klaffende/ Buchecker : schwärzliches".  

Le terme "Buchecker" reprend pour l'une de ses parties au moins le sème de la 

lecture, puisqu'il contient le lexème "Buch".  Cependant, la proximité du mot forêt 

dans le composé "Waldstunde", l'incitation à la pratique de la décomposition puis 

recomposition des mots au voisinage de "Waldstunde" ou "Fingergedanken", 

conduit le lecteur à se souvenir d'autres composés, et à situer "Buchecker" à mi-

chemin entre l'indicible "Buchenwald" et le pays d'origine de Celan, la Bucovine, 

qui se dit en traduction allemande "Buchenland", et qui est devenu aussi le lieu 

d'un enfermement concentrationnaire en une partie du territoire dont le nom 

pourrait être la racine étymologique de la Bucovine (mais ne l'est pas) "le Bug (ou 

Boug) méridional", et où sont morts les parents de Celan, assassinés par les nazis9.   

Le même cheminement pourra être opéré à partir de "Offen". La présence 

agrammaticale du mot attire l'attention sur son ambivalence, le terme est un mi-

chemin entre der Ofen (le four et dans la formation Verbrennungsofen, le four 

crématoire) et das Offene (l'ouvert). 

Mais le titre lui-même ne recèle-t-il pas pareille indication? La pointe est certes 

dans le texte de Baudelaire celle de l'Infini, mais puisque la phrase est tronquée, 

n'est-on pas autorisé à se figurer d'autres objets acérés tels une lance, anagramme 

du nom de Celan qui s'est départi de son identité première pour entrer en poésie 

mais qui, depuis cette position, tourne ses flèches contre ses ennemis historiques?  

Le poème prend en fait son départ de la pureté supposée première du cristal 

poétique qu'il faut mettre sur la tête ("nach oben, verworfen, zutage, / überquer, 

so") (à la manière dont Lenz s'est "mis sur la tête" pour considérer le monde "à 

l'envers" et voir l'abîme du ciel)10 pour faire apparaître la folie meurtrière et 

redonner à la parole poétique un socle de vérité d'où pourra se former un autre 

cristal, gagné à partir de la négativité historique et contre elle.  

L'éternité poétique est ainsi contrecarrée par l'autre vérité de la perception 

historique articulée autour de la finitude de la date célanienne. Certes la date 

célanienne est ambivalente, certes elle est sans cesse à reconquérir, cependant, 

elle l'est dans une précision clairement offensive.  Ou pour le dire encore 

autrement dans les termes d'Axel Gellhaus:  



 

119 

 

La date du poème chez Celan reçoit sa détermination de son inscription dans le 

présent entre un avant-date et une visée – elle n'est cependant pas un point sur 

l'échelle d'une règle historique, mais une condensation de rapports temporels dont 

le centre s'avère être un moi qui s'adonne à ce qui apparaît- s'avère être la vigilance 

de ce moi.11 

 

2.  

C'est parce que le poème célanien emprunte la voie de la date inscrite de 

manière cryptée dans le texte, date au double visage, qu'il peut dans sa structure 

"interne" suivre une forme de fleurissement. Ce fleurissement est celui du 

langage, figuré d'abord par la pierre, dans sa matérialité historique, d'où renaîtra 

le cœur. Le poème déploie en effet une dynamique qui relie les deux pôles de 

l'inorganique et de l'organique et montre ainsi de quelle nature est la composition 

célanienne. 

Dans le discours de Brême, Celan parle d'un langage enrichi par tout ce qu'il a 

traversé: 
 

Elle la langue, demeura non perdue, oui, malgré tout. Mais elle devait à présent 

traverser ses propres absences de réponse, traverser un terrible mutisme, traverser 

les mille ténèbres de paroles porteuses de mort. Elle les traversa et ne céda aucun 

mot à ce qui arriva; mais cela même qui arrivait, elle le traversa. Le traversa et put 

revenir au jour, "enrichie" de tout cela.12 

 

Pour parler d'enrichissement, Celan ne dit pas "bereichert" mais bien 

"angereichert". Enrichie, la langue l'est, comme l'est aussi le minerai, une 

remarque cynique, décapante, puisque l'enrichissement est celui qui a résulté du 

crime contre l'humanité, une remarque qui prend position quant à la qualité 

minérale de la langue, puisqu'il ne s'agit pas ici d'un symbole: la langue est de 

pierre pour Celan. 

Notre texte s'ouvre justement sur un paysage minéral, comportant trois termes, 

cependant non équivalents et ne marquant pas une gradation du précieux au 

négatif13: "Erze", "Kristalle", "Drusen". Erze, traduit par "minerais", désigne plus 

précisément un minéral contenant du minerai. On parle de "gediegene Erze" pour 

désigner les minerais constitués de métal pur. Kristalle désigne une formation 

minérale dont l'incrustation naturelle dans un minéral se structure d'une manière 

qui peut rappeler le monde organique. Cependant, il existe aussi des cristaux 

entièrement artificiels. Drusen désigne les cavités minérales dans lesquelles se 

développe le cristal, sur un mode comparable à un fleurissement. 

Si l'on prend ces termes non seulement comme des termes descriptifs d'un 

paysage, mais si l'on creuse pour extraire leur sens et que l'on utilise ainsi le 

conseil donné implicitement par le titre de mettre à vif les mots d'une pointe 

acérée, l'on constatera que le texte introduit l'idée d'une historicité souterraine de 

la langue révélée par certaines de ses concrétions.  



120 

Le poète doit œuvrer pour la vérité en soumettant cette langue à la tension 

double de la révélation de son état de pétrification historique et néanmoins, partant 

de là, produire un fleurissement qui ne sera plus le fleurissement idéaliste de la 

langue pour Herder ou Hölderlin mais permettra, l'espace du poème, de sortir de 

la pétrification mortifère.  

Cette sortie s'opère par paliers progressifs où l'opposition de l'organique et de 

l'inorganique est reprise et variée, comme traduite par une représentation 

ultérieure qui s'y superpose et déplace en même temps le questionnement. 

La première strophe retraduit l'image première en ce que le minéral est situé du 

côté de ce que la langue durcie tait, tandis que l'organique, si l'on veut qualifier 

ici le mouvement vital, émane précisément de ce qui dans cette langue durcie est 

tu et pourtant agit. 

Dans le deuxième mouvement du texte, celui qui est entre parenthèses, ce qui 

s'oppose ce sont des corps gisants, d'où s'élève une voix, et des objets ("Tür", 

"Tafel", "Kreidestern") véhiculant le souvenir d'une vie qui s'est arrêtée 

("getötet"). Le mouvement structurant est créé par l'œil, privé de son e muet, 

lequel lit (ou lie en les rassemblant, autre sens du verbe "lesen") organiquement 

les éléments qui s'affrontent: il comprend peut-être que ceux qui gisent ainsi, des 

corps dont la vie organique est arrêtée, sont semblables à la pierre et semblables 

aux mots de la langue. Ils portent les traces de l'histoire qui les a cyniquement 

"enrichis", leurs mots qui ne devraient pas être (si l'on admet même qu'ils sont 

morts) disent ce que la langue allemande tait. L'œil, reliant les choses et les traces 

entre elles, témoigne. 

Dans le troisième mouvement du texte, l'organique et l'inorganique 

s'interpénètrent. Le chemin qui conduit vers un but visé combine ces éléments, 

l'heure de la forêt de même, la trace qui émet des borborygmes aussi, la petite 

faine béant également. Les objets n'en sont plus vraiment et les organes non plus, 

les doigts sont doués de pensée. Il s'agit de lire l'histoire, d'en recueillir les traces 

sensibles, les borborygmes, la noirceur, les fours crématoires et non pas 

alchimistes, et, se remémorant cela, d'effectuer un passage marqué par le "nach - 

- ". Le passage conduit au fleurissement organique de l'humain marqué par le 

terme "Herzgewordenes", forgé par Celan. 

Le mouvement opéré par le texte est en fait celui que Celan décrit dans le 

Méridien dans les termes de la transformation de l'art en composition (Kunst und 

Dichtung)14. Dans le paysage minéral du poème croissent les cristaux de la 

conscience poétique qui font paraître progressivement ce qui est historique sous 

son véritable visage, un visage où l'on a confondu organique et inorganique, où 

l'on a traité les organismes humains comme des choses sans vie ce qui n'est pas 

sans parenté avec certaines pratiques pétrifiantes de l'art. La noirceur de l'histoire 

apparaît, la complicité de l'art aussi. Mais grâce au travail paradoxal du poète, qui 

donne vie à la lettre morte, en se plaçant du côté des morts, le vivant peut retrouver 

visage humain, le temps du poème et le poème lui-même peut accéder au statut 

de composition poétique (Dichtung). 



 

121 

 

 

3. 

Par ce mouvement, la langue dans son état historique a été explorée et refaite. 

Elle l'a été depuis le point de vue de la langue étrangère (la langue française) et 

au moyen d'une technique d'écriture qui veut que la langue opère ce qu'elle dit. Si 

le titre énonce une cassure, la langue opère cet acte même, mettant à nu ses 

différentes strates. 

La langue procède sur le mode horizontal, elle étale les strates sémantiques du 

langage et notamment du langage poétique: les univers sémantiques concernés 

sont ceux des objets, de la nature, de l'humain, de l'idée, du cœur.  

Elle procède sur le mode vertical, la langue explore ses propres particules, les 

désagrège pour faire surgir la vérité qu'elles recouvrent. (Ainsi du mot 

"Buchecker" (cf. supra)) 

La langue du poème crée par ce mouvement une grille de langage, où se 

cristallise la formation poétique. Celle-ci n'est pas libre de tout référent, les gisants 

forment eux aussi, de la même manière, une grille ("so liegen auch wir"). Mais 

cette identité des corps gisant et de la structure de la langue garantit l'équité de la 

parole poétique. Partant de cette grille, la langue se recompose et donne naissance 

à un contre-mot15: elle peut ainsi transmuter le minerai, d'où est parti le poème, 

(das "Erz"), en un "devenu-cœur" ("Herzgewordenes").  

Cette transmutation était déjà présente en filigrane dans le titre, sous forme de 

tension dialogique, reliant implicitement deux entreprises. Le titre connote en 

effet tant le travail du graveur qui effracte la surface de la pierre armé du stylet 

que celui du poète, décochant les flèches de son idiome, qui lui permet de 

dénoncer en l'exposant la noirceur historique.  

Cette entreprise double prend différents visages au fil du texte. 

Dans le second mouvement du texte, un dialogue s'instaure. Un "nous" 

s'exprime d'abord à la ronde, puis un "tu" qui a vécu cela est apostrophé (par le 

"nous", par un "moi lyrique"? celui qui apostrophe reste dans l'ombre). Le 

dialogue complice et offensif entre graveur et poète, impliqué par le titre, est 

transposé en un dialogue intérieur à la conscience poétique.  

Ce dialogue intérieur se poursuit dans la strophe suivante où la voix qui parle 

s'interrompt au moment où elle pensait désigner son but et s'interroge "nach--/ 

wonach?". 

Seul le dernier mouvement semble parvenir à une forme d'unisson, les 

enjambements demeurent, le rythme syncopé, heurté ne s'efface pas entièrement, 

toutefois, la communauté de ceux, qui n'ont plus de parole, s'exprime et la voix 

qui parle trouve le moyen d'advenir à elle-même. 

La langue du poème est donc lieu de décomposition atomique, de structuration 

suivant le principe cristallin et de dialogue, permettant que se dise la souffrance 

de l'humaine créature. 

 

4. 



122 

Cependant, qu'est-il advenu dans ce cadre de la voix de ceux qui s'introduisent 

par intertextes dans le poème?  L'on pourrait distinguer au moins trois niveaux 

intertextuels dans le poème16. Il faudrait nommer tout d'abord Hofmannsthal et 

Baudelaire. En effet Bernhard Böschenstein a établi que la connaissance du mot 

de Baudelaire a surtout été transmise à Celan par Hofmannsthal, l'un et l'autre, 

deux représentants éminents de la modernité poétique. Il faudrait ensuite évoquer 

le romantisme allemand convoqué dans le poème notamment par l'entremise de 

la thématique minérale. Il faudrait enfin citer la trajectoire célanienne à 

proprement parler. 

Hofmannsthal et Baudelaire sont présents conjointement à travers le titre. 

Suivant Bernhard Böschenstein, le mot est cité cinq fois dans les travaux 

préliminaires du Méridien, accompagné chaque fois du nom de Hofmannsthal, 

mais deux fois seulement du nom de Baudelaire.  Chez Hofmannsthal, la citation 

est insérée dans le roman inachevé "Andreas" de la manière suivante:  
 

Geheimnis um Maria : beim ersten Besuch […] ahnt Andreas, daß er diese Frau 

nie kennen wird, und fühlt, daß ihn hier die Unendlichkeit mit einem schärferen 

Pfeil getroffen als je ein bestimmter Schmerz ; er hat drei oder vier Erinnerungen, 

die all diese pointe acerée [sic] de l’infini in sich tragen […], - fühlt diesen 

ungefühlten Schmerz, ohne zu wissen, daß er in diesem Augenblick liebt. 17  

 

Elle est également reprise dans son journal où il fait allusion à Baudelaire et à 

Claudel: 
 

29.VI.17 - Claudel. […] « O mon âme ! le poème n’est point fait de ces lettres que 

je plante comme des clous, mais du blanc qui reste sur le papier ». (Hier ist jene 

Vorstellung des Leeren, die mich verfolgt). « Il est de certaines sensations 

délicieuses dont le vague n’exclut pas l’intensité, et il n’est pas de pointe plus 

acérée que l’Infini. » (Baudelaire)18 

 

L'un et l'autre passages font paraître celui qui parle en quête infinie de quelque 

chose qui lui échappe: Andreas, affronté au mystère de l'amour, sent son 

individualité se dissoudre. Hofmannsthal fait allusion par la voix de Claudel à la 

vacuité des espaces qu'occupe le poème et à une vague sensation d'absence; l'une 

et l'autre sensations, du moi disloqué et de la vacuité poétique sont l'occasion 

d'évoquer la séquence de Baudelaire, qui ressaisit et transforme en même temps 

cette souffrance en beauté poétique.  

La modernité paraît comme un point de départ, celui d'une rupture plurielle, 

traumatique, trouvant cependant en elle-même les ressources d'une catharsis que 

Celan ne peut pas répéter. Il en investit les fractures, pour évoquer le crime contre 

l'humanité. Ce faisant, il efface les guillemets pour, comme le dit Bernhard 

Böschenstein, placer sa parole dans cette "perspective mortelle" et "sous le signe 

de l'infini de la mort vers laquelle elle s'exile", transformant "tout ce qui 



 

123 

 

constituait un emprunt à un autre texte en un nouveau texte poétique qui perd ses 

guillemets"19. 

Le statut du "romantisme" allemand est différent. Le cristal et le minerai 

rappellent aussi, comme l'évoque Otto Pöggeler, l'attrait qu'exerçaient les 

paysages miniers sur les romantiques et l'intérêt que portaient ceux-ci à la 

thématique de l'exploration souterraine. La mine est le lieu de l'exploration des 

profondeurs, tandis que le cristal est celui des mille reflets de l'âme poétique. La 

forêt qui bruisse est un topos des contes prisés par les romantiques, topos repris 

en partie d'ailleurs par Martin Heidegger dans son ouvrage fameux sur la poésie 

intitulé Holzwege et traduit faute de mieux par Chemins qui ne mènent nulle part.  

Celan n'entreprend pas de recréer l'illusion promise par un tel art, celle de la 

poétisation de l'univers qui résulterait de l'exploration de ses strates inférieures et 

secrètes, celle de la redécouverte dans la forêt qui bruisse de tout ce qui peut hanter 

l'inconscient humain mais qui est plein de promesses ou de l'exploration des 

sentiers inégaux et obturés des mots où l'on retrouve pourtant des racines, racines 

de mots, qui reconduisent à une origine, puis à une origine de l'origine, une sorte 

de centre qui se dérobe en même temps, mais qui fonde pourtant une manière 

d'identité que l'on n'ose dire "nationale". 

Celan ne reprend pas ces mythes à son compte. Le poème s'écrit à partir d'eux, 

mais aussi contre eux. Le mythe de Celan, si l'on veut nommer ainsi ce qui l'inscrit 

dans une communauté, est le mythe juif pris au sens pneumatique (comme le dira 

Celan lui-même en 196920), celui de l'individu blessé, rejeté, solidaire des 

réprouvés de la terre et qui entreprend donc de renverser le souffle. Ce 

renversement ne cesse lui-même de se chantourner, Celan forgeant incessamment 

son idiome personnel21. Cela sera montré dans ce qui suit à partir de la notion de 

cristal. 

La première occurrence la plus frappante de la notion de cristal intervient dans 

l'un des premiers textes en prose de Celan intitulé 'Edgar Jené und der Traum vom 

Traume' et datant de 1948. Là Celan parle du "grand cristal du monde intérieur", 

où l'on sent à la fois sa fréquentation du surréalisme qui voulait développer un art 

guidé par l'inconscient et en même temps son éloignement du fait que le cristal 

est un prisme trop lumineux et précis pour s'allier réellement au flou surréaliste. 

Dans Mohn und Gedächtnis dont les poèmes datent pour une grande partie de 

la même période que le texte sur la peinture d'Edgar Jené, figure un poème intitulé 

KRISTALL
22: 

 

Nicht an meinen Lippen suche deinen Mund, 

nicht vorm Tor den Fremdling, 

nicht im Aug die Träne. 

 

Sieben Nächte höher wandert Rot zu Rot, 

sieben Herzen tiefer pocht die Hand ans Tor, 

sieben Rosen später rauscht der Brunnen. 

 



124 

Ce poème rédigé en 1949 à Paris rappelle certes l'aspect alogique des poèmes 

surréalistes, mais l'on peut y lire plus précisément l'effet incisif du cristal, qui 

éloigne une certaine réalité idyllique au moyen de la négation, pour en présenter 

une autre décalée, venue de plus loin, de plus profond, à sept roses de là, après 

quoi refleurirait la parole poétique23. 

Ce cristal continue précisément à "fleurir" dans Die Niemandsrose. En effet, le 

vers tronqué "…rauscht der Brunnen" est le titre d'un poème du deuxième cycle 

que conclut À LA POINTE ACÉRÉE qui énonce plus directement la souffrance de 

celui qui parle24. Il fleurit par la négative puisque "Kristall" fait partie des poèmes 

incriminés dans l'affaire des plagiats. Celan lui-même reprend le vers et le mutile, 

l'affrontant au négatif de sa souffrance, il se le réapproprie25.  

Le poème À LA POINTE ACÉRÉE conclut le second cycle et forme une transition 

vers le troisième cycle. L'aspect double du cristal, sa duplicité en quelque sorte, 

cristal que se sont appropriés les romantiques allemands puis les nazis, mais aussi 

cristal que Celan choisit pour construire une représentation de la dynamique de 

son propre langage est alors affirmé par le poème À LA POINTE ACÉRÉE qui reprend 

ainsi le mouvement "poétologique" du recueil et introduit le cycle III, où la pierre 

peut devenir le lieu d'une affirmation plus positive26.  

 

Ainsi dans la structure poétique de ce poème, toute de langage, semblable à la 

grille du cristal, se dépose la substance poétique. Structure et substance se nichent 

dans les druses de la tradition littéraire, pour développer leurs concrétions, et 

former un mot d'opposition, un contre-mot27, celui du "devenu cœur" qui ne salue 

aucun drapeau, et résiste à la barbarie au nom de l'humaine créature.   

Par là, ce poème réalise de manière exemplaire le mouvement poétique que 

Celan, dans une note du Méridien, circonscrit en ces termes: "De la mort tirant sa 

détermination: l'hivernal, familier du cristal, inorganique est une sphère sur 

laquelle se reporte toute l'affection et l'attention la mieux appropriée de ce qui, 

dans le poème, parle: terre des hommes – terre des morts."28 

Françoise LARTILLOT 

Université de Nancy 2 

1 Paul Celan: Gesammelte Werke. Band I. Gedichte I, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986, 

p.251. (Edition désormais abrégée GW, suivi du numéro du volume en chiffre romain) 

Egalement dans: Paul Celan: Die Niemandsrose, Sprachgitter. Gedichte, Fischer, Frankfurt 

am Main, 1980, p.46 (Edition désormais abrégée N, suivi du numéro de la page). Autres 

éditions citées: Paul Celan: Der Meridian. Endfassung - Entwürfe – Materialien. 

Herausgegeben von Bernhard Böschenstein und Heino Schmull, unter Mitarbeit von 

Michael Schwarzkopf und Christiane Wittkop. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1999 

(abrégé M'); Paul Celan: Le Méridien & Autres Proses. Edition bilingue. Traduit de 

l'allemand et annoté par Jean Launay, Paris, Seuil, 2002. (abrégé: M&AP).  
2 Peter Szondi: Poésies et poétiques de la modernité. Edité par Mayotte Bollack. Lille, Presses 

Universitaires de Lille 1981, p. 191.  

 



 

125 

 

 
3 Un autre exemple possible serait le poème "Eine Gauner- und Ganovenweise gesungen zu 

Paris emprès Pontoise von Paul Celan aus Czernowitz bei Sadagora" qui fait référence à 

François Villon et est également suivi d'un exergue emprunté à Heinrich Heine. (GW, 229) 
4 (Notre traduction) "In der Verendlichung spüren wir das Infinitivische, spüren wir jene – von 

Hofmannsthal oft beschworene – "scharfe Spitze des Unendlichen" Baudelaires. Es ist, wo 

Welt gebannt werden will, der uralte Traum: gleichzeitig weltfrei zu werden – ". ( M', Nr 

389, p. 126; cf. à ce propos B. Böschenstein: Quelques observations sur les choix et les 

utilisations des citations dans les matériaux du Méridien, in: Etudes Germaniques, 55(2000) 

n°3, p. 634 également in: Rémy Colombat, Jean-Pierre Lefebvre et Jean-Marie Valentin: 

Paul Celan – poésie et poétique. Paris, Klincksieck, 2002, p.282) 
5 La phrase fameuse du Méridien est la suivante: "Das Gedicht behauptet sich am Rande seiner 

selbst; es ruft und holt sich, um bestehen zu können, unausgesetzt aus seinem Schon-nicht-

mehr in sein Immer-noch zurück." (GW III, 196)  
6  D'après cette citation d'une conversation de Dietlind Meinecke avec Paul Celan: "Das 

Ursprungsmoment des Dichterischen bezeichnet Celan als ein sich querstellendes 

Aufbegehren gegen die historische Zeit." (nach einem Gespräch von Juli 65 und September 

66), in: D.M.: Wort und Name bei Paul Celan. Zur Widerruflichkeit des Gedichts. Bad 

Homburg v.d.H., Berlin, Zürich, Verlag Gehlen, 1970, p.50 
7 Jacques Derrida: Schibboleth pour Paul Celan. Paris, Galilée, 1986 (texte d'une conférence 

d'abord prononcée à Seattle en octobre 1984) et Axel Gellhaus:  Das Datum des Gedichts. 

Textgeschichte und Geschichtlichkeit des Textes bei Celan. in: A.G., Andreas Lohr (Hrsg.): 

Lesarten. Beiträge zum Werk Paul Celans, Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 1996 . 
8 Autre formule célèbre du Méridien: "Vielleicht darf man sagen, daß jedem Gedicht sein "20. 

Jänner" eingeschrieben bleibt?" (GWIII, 196) 
9 "Im Sommer 1942 werden die Eltern Paul Antschels in ein Arbeitslager am südlichen Bug 

deportiert. Es ist ein Steinbruch des Namens Steinbruch: Cariera de Piatra. Vom Bug her 

bricht Bukowina ein zweites Mal auf. Am 18. August werden die Eltern in das Dorf 

Michailowka verbracht. Edith Silbermann: "sie kamen am Bug um: der Vater erlag dem 

Typhus, die Mutter wurde durch Genickschuß ermordet" (cité d'après Schestag, Thomas: 

buk, in: Lichtmann, Tamás (Hrsg.) : Nicht (aus, in, über, von) Österreich. Zur 

österreichischen Literatur, zu Celan, Bachmann, Bernhard und anderen.  Beiträge des 

Debrecener Germanistischen Symposions zur Österreichischen Literatur nach 1945 im 

Oktober 1993. Unter Mitwirkung von Walter Fanta. Lang, FfM, Berlin, Bern, etc. 1995 (1), 

1996 (2), pp.75-90, ici p.86) 
10 Tout cela étant en outre consigné de manière condensée dans le terme "verworfen" qui 

prolonge le champ sémantique minéral de par son sens géologique ("déjeté") mais prolonge 

également la référence au divin puisqu'il signifie en contexte biblique "réprouvé". 
11 "Das Datum des Gedichts bei Celan gewinnt seine Bestimmung aus seinem Gegenwartspunkt 

zwischen einem Woher und einem Worauf-zu, es ist jedoch kein Punkt auf der Skala eines 

historischen Lineals, sondern eine Verdichtung von Zeitbezügen, als deren Zentrum sich ein 

dem Erscheinenden  zugewandtes Ich erweist – dessen Aufmerksamkeit" (A. Gellhaus: note 

7, p.191) 
12 (Paul Celan: Le Méridien & Autres Proses. Edition bilingue Traduit de l'allemand et annoté 

par Jean Launay. Paris: Seuil, p.56 (désormais abrégé "Proses"). "Sie, die Sprache, blieb 

unverloren, ja, trotz allem. Aber sie mußte nun hindurchgehen durch die tausend 

Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und gab keine Worte her für das, was 

geschah; aber sie ging durch dieses Geschehen. Ging hindurch und durfte wieder zutage 

treten, "angereichert" von all dem." (GWIII, 185-186) 
13 A l'encontre de ce qu'affirme Otto Pöggeler, nous ne pensons pas que le terme "Erze" désigne 

quelque chose de précieux: "Wenn Celan von Erzen, Kristallen und Drusen spricht, dann 



126 

 

darf man diese Reihung als eine Steigerung auffassen. Die Erze sind das Wertvolle im 

Gestein; sie verweisen auf "Metallwuchs, Seelenwuchs, Nichtswuchs", wie das Gedicht 

Warum aus dem Ungeschöpften im Band Schneepart sagt: indem das Metall wächst, mit 

Hilfe des Steins der Weisen Gold entsteht, wächst die Seele, wächst das mystische "Nichts" 

" (Otto Pöggeler: Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans. Freiburg/ München: Alber, 1986, 

p. 322). 
14 L'appariement des deux pôles dépasse la simple opposition comme le prouve cette phrase du 

Méridien: "Dann wäre die Kunst der von der Dichtung zurückzulegende Weg – nicht 

weniger, nicht mehr." (GW I, 194). Cf. aussi l'analyse de A. Gellhaus dans A.G.: 

Enthusiasmos und Kalkül. Reflexionen über den Urpsurng der Dichtung. München: Fink, 

1995, p. 301-351. 
15 "Das Gegenwort" est un autre thème développé par le Méridien. (GWIII, 189) et placé au 

centre des réflexions de Ralf Zschachlitz: Vermittelte Unmittelbarkeit im Gegenwort. Paul 

Celans kritische Poetik. Lang, Frankfurt am Main, Bern, New York, Paris, 1990. 
16 La relation entre inorganique et organique dans ce poème appellerait aussi une réflexion sur 

le lien à l'aorgique hölderlinien de la conception poétique célanienne, que nous ne pouvons 

aborder dans ce cadre. 
17 De Andreas oder die Vereinigten. Fragmente eines Romans. Indication empruntée à Bernhard 

Böschenstein (note 3) 
18 De Hofmannsthal: Aufzeichnungen und Tagebücher aus dem Nachlaß. Nous empruntons ces 

indications à Bernhard Böschenstein (note 3) 
19 Bernhard Böschenstein, note 3, p.285 (Klincksiek). 
20 Suivant la relation de Wolfgang Emmerich: "Im Jahre 1969 hat Celan darauf hingewiesen, 

daß sein Judentum weniger thematisch als pneumatisch zu verstehen sei." ce qu'Emmerich 

affirme d'après Lydia Koelle: Paul Celans pneumatisches Judentum. Gott-Rede und 

menschliche Existenz nach der Schoah. Mainz, 1997, p.66 sq. (Wolfgang Emmerich: Paul 

Celan, Reinbek bei Hamburg, Rororo, 1989, p.109) 
21 Jean Bollack est le premier à avoir défendu cette idée d'un idiome personnel de Paul Celan, 

dont il a formulé les conclusions de façon extensive dans les deux ouvrages parus 

récemment: J.B.: Paul Celan. Wien: Zsolnay, 2000. et J.B.: Poésie contre poésie. Celan et 

la littérature. Paris, PUF, 2001 
22 GWI, Mohn und Gedächtnis, 52. 
23 Cette distance vis-à-vis du surréalisme est confirmée par l'étude de Jean-Marie Valentin: Une 

rencontre oubliée: Paul Celan et le peintre Edgar Jené in: Rémy Colombat, Jean-Pierre 

Lefebvre et Jean-Marie Valentin: Paul Celan. Poésie et poétique. Paris: Klincksieck, 2002, 

pp.29-38. 
24 N, 36. 
25 Cf. aussi le retour de ce motif à la fin de La Contrescarpe, p.74. ("Doch wieder,/da, wo du 

hinmußr, der eine/ genaue Kristall."). Axel Gellhaus a montré que le terme "Kristall" dans 

le cycle "Atemkristall" de Atemwende, doit être mis en relation avec le cyclon b, utilisé dans 

les chambres à gaz, et lui-même de structure cristalline. A. Gellhaus: Enthusiasmos und 

Kalkül : Reflexionen über den Ursprung der Dichtung. München: Fink, 1995,  p.350, 351. 
26Notamment, dans le premier poème du cycle "Die hellen Steine", N, 49. 
27 Un mot de Celan dont la portée est étudiée par Ralf Zschachlitz in R.Z.: Vermittelte 

Unmittelbarkeit im Gegenwort. Paul Celans kritische Poetik. Frankfurt am Main, Bern, New 

York, Paris : Peter Lang, 1990. 
28 " (notre traduction) (M', p.99)"Vom Tode her bestimmt: das Winterliche, Kristallnahe, 

Anorganische als Bereich der eigentlichsten Zuwendung des im Gedicht Sprechenden, 

Menschenland – Totenland." 

 


